
Reviews 
 

 
Dalhousie French Studies 125 (2024) 

 

135 

celle qui en rêve la réalité, ‘blotti[.e] au creux du rien’, lit-on à la fin (164). Ce rien qui, 
pourtant, s’avérerait tout, inversant ainsi avec Mallarmé la célèbre déclaration issue de la 
plume même de celui-ci où le tout du réel ne serait que rien. L’inversant, mais la fuyant 
viscéralement, loin de tout critère strictement esthétique.   
Michaël Bishop                                                                      Université Dalhousie  

***  
Fourcaut, Laurent. Christian Prigent, contre le réel, tout contre. Paris : 
Sorbonne Université Presses (SUP), 2023, 320 p.  
Il est possible, me semble-t-il, de ne pas céder à la tentation d’une vraie affection pour 
l’œuvre poético-fictionnelle de Christian Prigent tout en y reconnaissant un certain génie 
relativement idéologisant s’y épanouissant. Ce qui, pourtant, reste sûr, c’est que cette étude 
de Laurent Fourcaut parvient avec brio et une méticuleuse application à faire le maximum 
pour nous convaincre des mérites d’un antilyrisme chantant le pur matérialisme de ce qui 
est tout comme des textes s’y plongeant depuis leur hautaine plateforme d’ironie et de 
dérision, d’un certain nihilisme même qui fait que l’œuvre, malgré l’inépuisable et 
visiblement satirisante énergie de son poïein, baigne presque névrotiquement dans une 
atmosphère explicite ou implicite de mélancolie, de morbidité, de deuil.  

Les analyses de Laurent Fourcaut sont nécessairement mais brillamment compactes – 
l’oeuvre de Prigent est vaste, comme le confirme l’exemplaire bibliographie d’une centaine 
de pages – et choisissent de se centrer surtout sur cinq titres, L’âme (2000), Une phrase 
pour ma mère (1996), Dum pendet filius (1997), Les enfances Chino (2015) et Chino au 
jardin (2021). Le sous-titre de l’étude de Fourcaut évoque la tension à bien des égards 
centrale au cœur des écrits de Prigent, celle qui oppose la matière du réel à la pure, 
impossible, non-coïncidente symbolique des mots. Si écrire s’avère ainsi acte et lieu de 
séparation, d’irreprésentable, d’irréel, d’absence même, reste que la poétique prigentienne 
prend pour tâche d’en faire la démonstration la plus concrète imaginable pour, d’un côté, 
souligner la presque totale énigmaticité du réel, sa grouillante et infinie monstruosité 
castratrice et mortifère, et, de l’autre, mais inséparablement, donner une textualité -
poïéticité, un contre-monde, une chose d’art, exhibant dans un geste de mimétisme 
paradoxal, de ‘baroquisme foncier’ (37), la démesure, le sens opaque quoique si souvent 
pseudo-rationnellement réduit, déformé, d’un réel vertigineusement et mal vécu comme un 
trou inquiétant, menaçant, dévorateur. Écrire est ainsi site d’un dégoût viscéral tout en étant 
acte de satisfaction d’un curieux et érotisé désir de pénétration-réinvention de cette 
expérience par le biais de la langue. Son geste, son infatigable geste, s’avère, dans un 
entretissement sans couture (quoique finement cousu par la pensée comme par le ‘style’), 
résistance et fuite, étreinte et fabrication, fabulation, horreur et peur, audace et jouissance. 
Cela qui est entre monde et poète, Prigent l’appelle ‘l’âme’, chose de ‘vacuité vaporisée’, 
écrit-il (47), qui, poursuit-il, ‘a baisé ma bouche // je mange l’aimable l’essence la chance 
/ le dissous / l’absolument sans nom’ (ibid.). Pénétrer le trou de l’âme, réaliser ce ‘bloc 
d’âme déchu’ qu’est le poème, note-t-il, et toujours avec cette jouissive-neurasthénique 
signature, cette pointe d’ironie abattue-souriante, c’est faire deux choses à la fois, comme 
dit si bien Laurent Fourcaut, ‘c’est tirer son épingle du jeu en s’arrachant à la pesanteur, 
étouffante et castratrice, pour gagner les hauteurs respirables… du texte’ (49). C’est dire, 
simultanément, comme le suggère Prigent, ‘non’ et ‘oui’ (28). C’est ménager, ajoute-t-il,  
ce que l’âme invite à faire : ‘sois l’insu de toi l’en-soi tu / […] / le gaz indécis entre ta 
cervelle / et l’espèce de graisse que t’as comme cerveau’ (50). 

Si, comme le suggère Laurent Fourcaut, cette pratique, ce ‘ménagement’ particulier 
de l’expérience du réel, entraîne le paradoxe ‘homéopathique’ d’un ‘traite[ment du] mal 
par le mal’ (56),  dans son journal des années 2012-2018, Point d’appui, Prigent en 



Book 

 
Dalhousie French Studies 125 (2024) 

 

136 

explique les éléments strictement textuels qui sous-tendent cette transformation du 
dilemme en remède : ‘Le langage poétique fait corps, d’une part de sa vitesse de dérapage 
écholalique (assonancé, allitéré, rythmé), d’autre part d’un suspens (sophistiqué ou 
bouffon, ésotérique ou fatrasique) du sens mesuré. Ainsi consiste, verbalement incarnée, 
l’épaisseur de la Dichtung (poésie)’ (52). Épaisseur impénétrable du monde, épaisseur 
textuelle du poétique, comme aurait dit Francis Ponge, le texte devenant objeu et même 
objoie (malgré frustration et angoisse) comme on le sait et comme le savait même mieux 
Prigent avec sa thèse de doctorat consacrée à Ponge, dirigée par Roland Barthes. Et c’est 
ici que l’étude de Fourcaut double son excellence, passant du conceptuel aux tactiques  
exclusivement langagières : constances et ruptures métriques et rythmiques, intertextes , 
refrains, ‘jeux sur le signifiant’ (62), sonorités, paronymes, parodies des formes, effets de 
prolifération, de ‘carnavalisation’ (97), etc. etc. Tactiques qui, pourtant, se déploient, 
comme le souligne pertinemment Fourcaut citant Prigent, ‘envers et contre tout repli 
esthétisant, [forçant plutôt] le sens civique de l’opération artistique’ (222). Et là, on saisit 
mieux, me semble-t-il, la pleine vitalité de l’œuvre de Christian Prigent, alourdie comme 
elle est parfois par de funestes idéologèmes ou une persistante pseudo(?)-analité : une 
vitalité et un ‘civisme’ d’où surgit inlassablement un devoir au-delà même du marxisme, 
du maoisme, de toute action onto-sociologiquement contraignante, ce devoir de s’attaquer 
à la complexité de tout faire, de tout poïein dans un monde sans doute mal compris, sans 
sens fermement attribuable, sans orientation rationalisable dans l’infinie et incertaine 
mouvance de l’instant, de chaque geste ou mot y sondant pourtant, obstinément, sa fragile 
mais quand même sentie-imaginée pertinence. Que l’œuvre de Prigent s’articule, comme 
celle de Michel Deguy et certain.e.s autres poètes et artistes, à l’avant-garde des grands 
débats du moderne, devient manifeste en lisant cette étude. Si celle-ci limite ses ambitions, 
ne cherchant pas à s’aventurer dans les nombreux écrits de Prigent sur l’art et concentrant 
ses analyses, toujours fort perspicaces et bien documentées, sur certains des titres plutôt 
récents et censés richement emblématiques, reste que ce qui a été accompli ici mérite 
pleinement nos remerciements les plus vigoureux.  
Michaël Bishop                                                                      Université Dalhousie  

***  
Kocay, Victor. La Jeune Parque de Paul Valéry, lectures successives. Pour une 
théorie du beau. Éditions Universitaires Européennes, 2022,147 pages.  
Auteur déjà de La pensée de Schopenhauer dans l’œuvre de Paul Valéry (2018) et de Paul 
Valéry : vers le poème image (2019), Victor Kocay nous propose ici une analyse des treize 
états successifs d’un des poèmes les plus commentés de l’auteur de La soirée avec 
Monsieur Teste (1896) et du Cimetière marin (1920), de Charmes et des Cahiers 
(1973/1974/1987) : La Jeune Parque. Publié en 1917 et dédicacé à André Gide, le poème 
évite tout discours strictement narratif, tout caractère anecdotique, s’avérant ainsi 
complexe, diffus, largement ouvert dans la vaste et richement métaphorisée trame de ses 
cinq cents vers tissée au cours de plusieurs années. Ceci dit, le drame de la plus jeune des 
trois parcae grecques telle que Valéry l’imagine ici, permet de situer implicitement 
l’essentiel de la délicate sémiosis qui anime ce grand poème : questions de destin, 
d’immortalité, de vie mortelle; interrogation de soi, naissance et développement de la 
conscience, tensions de celle-ci; la jeunesse face à la mortalité assumable comme à la 
beauté de l’expérience sensuelle qu’offre l’aventure mortelle. Lire La Jeune Parque, c’est 
pénétrer dans le labyrinthe de cette sémiosis, en saisir les intrications, en flairer la logique, 
sans chercher aucune conclusion platement réductrice; c’est en vivre la pleine et stricte 
poïéticité, les beautés, les forces et les fragilités compositionnelles, formelles, rythmiques, 
expressives qui sous-tendent le complexe et souvent obscur déploiement de son sens. 


